
 

Aniki vol. 13, n. 1 (2026): 99-126 | ISSN 2183-1750 | doi: 10.14591/aniki.v13n1.1172 

Publicado pela AIM com o apoio do IHC, NOVA-FCSH. Financiado por fundos nacionais através da FCT — Fundação para a Ciência 

e Tecnologia, I.P., no âmbito dos projectos UIDB/04209/2020, UIDP/04209/2020 e LA/P/0132/2020. © Autor(es). 

 

Cenários das cinematografias indígenas de 
Abya Yala: Epistemologias e 
contraestereótipos  

Marcos Aurélio Felipe 
 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN), Centro de Educação (CE), Departamento de 
Práticas Educacionais e Currículo (DPEC), Brasil. 
aurelio.felipe@ufrn.br 
https://orcid.org/0000-0002-5529-0100 
 

R E S U M O  Desde a década de 1980, as cinematografias indígenas de Abya Yala vêm se 
consolidando no cenário audiovisual, nas instituições acadêmicas e nas comunidades, 
com suas redes de comunicadores, núcleos de produção e escolas de comunicação. A 
partir dos estudos de cinema, históricos e antropológicos, da perspectiva de intelectuais 
e cosmologias indígenas, conjugando com o trabalho de análise das imagens, 
sistematizamos cenários do campo epistemológico (apagamento/(re)afirmação), das 
denominações (adoção/reversão) e dos estereótipos coloniais (redução, 
especialização, naturalização). Neste texto analisamos perspectivas fílmicas 
contracolonizadoras Mapuches (Jeannette Paillán, Gerardo Berrocal, Juan Rain, 
Adkimvn), que, problematizando os regimes visuais, combatem o colonialismo 
permanente, apresentando outras versões e variáveis históricas. 
 
P A L A V R A S-C H A V E  Abya Yala; cinema indígena; colonialismo; contracolonização; 
contraestereótipos.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



MARCOS AURÉLIO FELIPE  

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

100 

 

Se quiserdes agora figurar um índio, bastará imaginardes um homem nu, bem 
conformado e proporcionado de membros, inteiramente depilado, de cabelos 
tosquiados como já expliquei, com lábios e faces fendidos e enfeitados de ossos 
e pedras verdes, com orelhas perfuradas e igualmente adornadas, de corpo 
pintado, coxas e pernas riscadas de preto com o suco de jenipapo, e com colares 
de fragmentos de conchas pendurados ao pescoço. Colocai-lhe na mão seu arco 
e suas flechas e o vereis retratado em garboso ao vosso lado. Em verdade, para 
completar o quadro, devereis colocar junto a esses tupinambás uma de suas 
mulheres, com o filho preso a uma cinta de algodão e abraçando-lhe as ilhargas 
com as pernas. Ao lado deles ponde ainda um leito de algodão feito com rede de 
pescaria e suspensa no ar. E acrescentai o fruto chamado ananás, que mais tarde 
descreverei que é um dos melhores da terra. Esse é o aspecto comum dos 
selvagens. 

Jean de Léry1 

Abertura 

Desde a década de 1980, com suas redes de comunicadores, núcleos de 
produção e escolas de cinema e comunicação em inúmeros territórios, 
as cinematografias indígenas de Abya Yala vêm se consolidando no 
cenário político, cultural e acadêmico na América Latina, seja como 
objeto de debate e pesquisa, seja como artefato estético e político de 
formação audiovisual e étnica (Felipe 2025a). Essas cinematografias se 
contrapõem a essa construção geopolítica colonial denominada América 
Latina, com seus marcadores raciais históricos e estruturais em 
continuidade - como, em entrevista ao multiartista Makuxi Jaider Esbell 
(UnBTV, 2019), explicitou Ailton Krenak, quando observou como a 
própria denominação continental é marcada por uma dimensão de 
colonialidade. Sendo assim, enquanto produto do colonialismo: “A 
latinidade [...] subestima ou descarta as dimensões indígenas e negras na 
construção das Américas” (Curiel 2007, 97-98)2. 

Ao contrário da acepção Kuna (autodenominação Dule), cuja 
terminologia passou a ser requerida por diversos povos, organizações, 
ativistas e comunicadores, esse imenso continente corresponde, na 
perspectiva indígena, a Abya Yala3. Propagada pelo líder Aymara Takir 
Mamani (Constantino Lima Chávez), a partir dos anos 1970, essa 
expressão excede a noção de espaço geográfico, assumindo-se como 

 
 
 
1 Léry (1961 [1574], 97-98). 
2 Tradução nossa. 
3 No idioma Kuna, Abya Yala significa terra em plena maturidade. 



CENÁRIOS DAS CINEMATOGRAFIAS INDÍGENAS DE ABYA YALA  
 

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

101 

 

categoria contracolonial. A crítica de Krenak, Gonzáles e Curiel pode ser 
identificada nas produções audiovisuais indígenas, que, ao afirmarem o 
valor do património ancestral, se posicionam a contrapelo das 
representações redutoras nacionais. Em nossas reflexões, tendo em vista 
o panorama das tendências da crítica pós-colonial, consideramos as 
correntes já canônicas (Mignolo 2005) e crítico-revisionistas (Zapata 
Silva 2016; Cusicanqui 2021) considerando diversos marcos teóricos 
que discutem o colonialismo.  

No campo dos estudos de cinema, ao analisar as cinematografias 
indígenas, pensamos como Freya Schiwy (2003), quando adentra as 
tensões entre Norte e Sul, países desenvolvidos e subalternos, 
conhecimento e cultura, escrita e oralidade. Schiwy observa que os 
processos colonialistas, se não apagaram, tentaram subalternizar os 
saberes e epistemes indígenas. Chama ainda a atenção para as tecnologias 
audiovisuais como processos descentralizados, desvinculados, assim, 
dos parâmetros educacionais nacionais. Em suas reflexões, coloca-as em 
outros termos para pensarmos se “São as tecnologias o resultado de 
desejos particulares de saber ou a produção de conhecimento depende 
de suas ferramentas?” (Schiwy 2003, 305 - tradução nossa). Nesse 
enclave, entre os meios e os seus usos, Schiwy analisa que os sistemas 
oficiais de representação têm estruturas de compreensão próprias, 
códigos e parâmetros específicos, que precisam ser avaliados e 
confrontados, caso contrário, não se poderá compreender seus 
potenciais usos ideológicos, reducionistas e colonizantes, cujas 
implicações para o ato crítico, se prescrito ou secundarizados, leva-nos à 
adoção e à reprodução dos códigos hegemônicos. 

A contrapelo, os cinemas indígenas se posicionam como uma tecnologia 
epistêmica em tensão com as doutrinas ocidentais. Perspectivando as 
problemáticas das tecnologias da imagem, Schiwy (2015) também 
analisa a importância do lugar dos sujeitos da experiência na produção 
de conhecimento. Nesse sentido, paralela à práxis fílmica, seguindo 
Antonio Bispo dos Santos (2023), é importante considerarmos a 
participação dos sujeitos contracolonizadores em todas as etapas dos 
processos teóricos, de criação e de formação audiovisuais. Se o 
colonialismo não tem apenas uma dimensão geopolítica, importam 
também os regimes de visualidades que atravessaram os séculos, uma 
vez que, simultânea às economias do poder, a colonialidade do ver 
delineia dispositivos visuais que constituem modos de poder, saber e ser 
(Barriendos 2011; Felipe 2024a; 2023). 



MARCOS AURÉLIO FELIPE  

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

102 

 

Em nossas reflexões, o trabalho com as imagens, os estudos históricos e 
antropológicos, o pensamento crítico de intelectuais indígenas e os 
múltiplos cenários geopolíticos marcam o campo das estereotipias e das 
estéticas contra-hegemónicas. Como já pontuamos, importam categorias 
como contracolonização (Santos 2023) e contraimagem (Leal, 2024), 
que se retroalimentam e se confundem, pois o debate público acontece 
na esfera histórico-política e da produção das imagens. Estas guiam 
nossas reflexões pelas matérias do pensamento crítico e das perspectivas 
fílmicas de indígenas, ora mobilizando seus arquivos (Felipe 2025b) e 
cosmologias (Felipe 2025c), ora o seu lugar no campo e no antecampo 
como sujeito da representação (Felipe 2024a; 2024b). 

Perspectivas e epistemologias indígenas 

Enquanto o colonialismo se refere aos múltiplos domínios sobre o Outro, 
historicamente demarcado após a conquista do continente que 
chamaram de América, a partir de 1492, a colonialidade encerra a lógica 
da modernidade ocidental como uma dimensão do presente 
(Maldonado-Torres 2023). Nesse sentido, Walter Mignolo (2005) 
pontua que, com a pós-independência das ex-colônias americanas e a 
criação dos estados nacionais, a negação da Europa não significou a 
negação da “europeidade” por parte da elite crioula. Circunscrevendo a 
diferença colonial com marcadores raciais, essa elite se considerava 
americana, sem deixar de ser – ou de querer ser – europeia, negando, 
racialmente, as camadas afro-ameríndias na diferença. Já o intelectual 
boliviano de ascendência indígena Fausto Reinaga (2020, 16) expõe a 
contradição do colonialismo interno, quando observa que, ainda que 
queira ser reconhecido como ibero, latino ou hispano-americano, o 
mestizo vê emergir “[...] em seu rosto, palpitante, vital, o índio da 
América”. Desconstruindo o desejo de continuidade colonial, Reinaga 
retoma as palavras do romancista espanhol Miguel Unamuno sobre o 
poeta nicaraguense Rúben Darío, quando relembrou a este último que, 
por debaixo do seu chapéu, eram visíveis as pernas de um índio – 
descortinando, por trás de sua máscara postiça de “europeidade”, o 
desiderato colonial de negação de sua identidade índia, de consagração 
da Europa e de sua condição de estrangeiro dentro de seu próprio país, 
o que era comum aos intelectuais colonizados latino-americanos do 



CENÁRIOS DAS CINEMATOGRAFIAS INDÍGENAS DE ABYA YALA  
 

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

103 

 

século XIX. Escrevendo desde a perspectiva indianista, em seus termos4, 
lembra que essa condição se estende aos mestiços de nossos dias, 
ajoelhados, naquela década de 1970, perante o Rei da Espanha; e, em uma 
autocrítica, inclui-se nesse processo de negação: 

 

Eu, índio de carne e osso, sangue e alma, conhecia a escravidão índia e conhecia 
a escravidão mestiça. Cheguei ao fundo do crime do pensamento europeu. 
Joguei fora minhas correntes de escravo e de pé, pensei... E penso e ataco e 
destruo o pensamento da Europa (Reinaga 2020, 38). 

 

Na arquitetura das discussões sobre os meios audiovisuais como 
tecnologias epistêmicas, Schiwy (2003) acrescenta mais uma pedra 
quando problematiza a teleologia ocidental e as hierarquias 
epistemológicas entre povos tradicionais e civilizações. Em uma ponta, 
a doutrina do Ocidente coloca a cultura escrita como lugar onde as 
culturas orais aportarão, mantendo a ideia de progresso como motriz de 
um percurso que, da oralidade, os povos e nacionalidades de Abya Yala, 
em algum momento, chegarão aos domínios da linguagem escrita. Nessa 
perspectiva evolucionista, que encobre os diversos binarismos 
(sociedades primitivas e sociedades civilizadas, oralidade e escrita, 
selvagem e civilizado), Schiwy analisa que as populações indígenas 
sempre desenvolveram uma cultura (audio)visual, a partir de 
parâmetros orais e iconográficos, quando demonstra as práticas 
tecnológicas dessas comunidades vinculadas à pintura de códices, à 
engenharia dos kipus, ao pictografismo dos corpos e ao enredamento de 
tapeçarias e cestarias. Na análise de Silvia Cusicanqui (2015), o 
complexo das imagens, em suas possibilidades prolíficas e múltiplas, não 
linear e unidimensional, constitui larga tradição nos Andes com a 
pintura, a tapeçaria e outros meios visuais. Movimentando-se em uma 
sociologia da imagem, como metodologia e pedagogia descolonizadora, 
Cusicanqui observa que o trânsito entre as imagens e as palavras propicia 
o fechamento de lacunas quando se trabalha com a linguagem: “[...] entre 
o castelhano standard-culto e os modos coloquiais de fala; entre a 
experiência vivida e visual dos estudantes de origen aymara e qhichwa e 
os percalços que encontravam ao expressar suas ideias em um castelhano 

 
 
 
4 “[Em sua acepção, indianista] es la sangre, el espíritu, la fuerza cósmica de los Andes que animan al indio 
en su resistencia al Occidente y su persistencia en SER [...] es el inextinguible fuego de la libertad que arde 
en el corazón del índio” (Reinaga 2010, 136). 



MARCOS AURÉLIO FELIPE  

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

104 

 

acadêmico” (Cusicanqui 2021, 30-31). Na experiência investigada e 
identificada, em suas análises, Cusicanqui analisou que as imagens 
preencheram as ausências de sentidos que o uso da língua em um 
ambiente acadêmico não permitiu. 

Já a antropóloga Carolina Crespo (2020), estudando as prácticas de 
archivación Mapuche, na patagônia Argentina, constatou uma 
proliferação de arquivos, desde o século XIX, dos grandes caciques 
Tehuelche-Mapuche em ambas as margens da Cordilheira dos Andes. 
Além de se contrapor à organizativa dos arquivos do Estado, centrados 
na escrita alfabética e no dado de filiação, as práticas de arquivamento 
indígenas tinham uma lógica autônoma, privilegiando o registro do dado 
de alianças em diversos suportes e linguagens: “[...] uniformes, escrita 
alfabética, nomes próprios, tatuagens, desenhos têxteis e petróglifos” 
(Crespo 2020, 178). 

Compreendendo a imagem como dimensão dos povos e comunidades de 
Abya Yala, cujos modos de produzir conhecimento não se restringem à 
oralidade, Gallois e Carelli (1995, 63) mostram a potência das 
visualidades em termos de catarse e percepção, pois “Elas abrem espaço 
para a circulação de características culturais que essas sociedades, 
inclusive, sempre manifestaram através de gêneros não-verbais: as 
coreografias de suas danças, os adornos, o gestual característico de 
diferentes atividades”. Nesse quadro, a pesquisadora Schiwy (2003, 310) 
observa que: “A descolonização das tecnologias do conhecimento por 
parte dos cineastas indígenas [...] insiste na necessidade de transformar 
não apenas o uso e o produto da tecnologia, mas o contexto discursivo 
que define o que ‘é’ tecnologia epistêmica”5. 

Assim, os aparatos tecnológicos desses povos e nações requisitam, 
também, a criação crítica com base na visualidade do meio; tradições e 
tecnologias semióticas em suas comunidades; e evidenciam a fragilidade 
da separação entre tecnologia e usos. Essa relação do sujeito da câmera 
coincidindo com o sujeito do discurso acontece, intensamente, nos 
processos de autorrepresentação, que impulsionam a apropriação do 
campo discursivo pelas populações, historicamente, objetivadas pelos 
sujetos del UNO, que, na acepção da intelectual Maya kaqchikel Aura 
Cumes (Tujaal.org, 2024), são aqueles que sempre negam a diferença, a 
multiplicidade e a diversidade. 

 
 
 
5 Tradução nossa. 



CENÁRIOS DAS CINEMATOGRAFIAS INDÍGENAS DE ABYA YALA  
 

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

105 

 

Nesse universo epistêmico, com base nos estudos de Roy Wagner e 
Claude Lévi-Strauss, Ruben Caixeta de Queiroz (2008) observa duas 
dimensões fundamentais, que nos permitem melhor vivenciar as 
cinematografias indígenas, seja quanto aos seus processos e produtos, 
seja quanto às relações que estabelecem com outros povos e 
comunidades. De um lado, demarca o audiovisual como artefato de 
compreensão do mundo circundante, como este incide sobre o seu 
mundo originário e o que podem fazer com ele. Baseando-se em uma 
perspectiva contracolonial, como se os realizadores/as fossem 
antropólogos nativos a perscrutar os Outros, os cinemas indígenas têm 
provocado uma antropologia reversa nos termos de Wagner, ao 
confrontarem o olhar colonial e apresentarem sua dimensão histórica e 
contemporânea. Desfiando outro novelo, a partir da ontologia do cinema 
e da ontologia indígena, analisa ainda que o fazer documentário dos 
povos e nacionalidades se assemelha à forma como opera o pensamento 
selvagem nos termos de Claude Lévi-Strauss. Ancorado na experiência e 
na corporeidade, Caixeta de Queiroz (2008) observa que o pensamento 
selvagem se (re)faz permanentemente em relação ao mundo, 
constituindo-se com as sobras, pedaços, resíduos, daquilo que foi 
destruído. Escalona, ainda, os fatos (ou suas pontas e fragmentos) para 
construir estruturas, ao contrário do conhecimento científico que 
fabrica os fatos com estruturas já dadas. Nesse movimento, o 
pensamento selvagem se constitui como “‘pensamento neolítico’, não 
cumulativo, que recomeça sempre a construir o mesmo objeto a cada 
lance de olhar que lhe dirige” (Caixeta de Queiroz 2008, 117), 
organizando-se nas qualidades do sensível mais do que nas da razão, com 
a centralidade do corpo que (re)produz sua “ciência” à maneira dos seus 
gestos, atos, palavras, pouco a pouco tocando a corporeidade das coisas. 
Daí a conjunção com a ontologia do cinema documental, que se 
desenvolve de fragmento a fragmento, capturados sem estrutura pré-
concebida (ou roteirizada). Depois, na operação da montagem, é 
emendado, costurado, editado, a partir de seus fragmentos, isto se 
pensarmos no filme documentário que não antecipa a realidade a ser 
filmada. Na complexidade dessas cinematografias, Caixeta de Queiroz e 
Diniz (2018) problematizam o próprio termo cinema indígena e chamam 
a atenção para mais uma questão da arquitetura – por vezes frágil – do 
campo acadêmico, pois, se não apenas é impossível falarmos em gênero 
cinematográfico, tampouco é possível singularizar a terminologia face à 
variedade de modos de habitar o tempo e o espaço, de processos 



MARCOS AURÉLIO FELIPE  

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

106 

 

múltiplos de (re)elaboração do mundo em imagem, que as 
cinematografias de Abya Yala têm diante ou dentro de suas lentes. 

Portanto, precisamos ter em perspectiva, antes, os cinemas indígenas, 
como cada complexo étnico utiliza o audiovisual para (re)inventar o seu 
mundo, inserido e circundante de outros mundos relacionais e, em 
perspectiva contracolonial, reverter as operações de estereotipia dos 
sistemas de dominação, pois nem sempre figurar um índio implica 
imaginar um homem despido, de cabelos tosquiados, com lábios e faces 
fendidos – e enfeitados de ossos e pedras (Léry 1961 [1574]). 
Assumindo a pluralidade do mundo histórico de origem, a contrapelo ao 
equívoco colonial, ao situarmos os filmes, optaremos pela expressão 
cinemas indígenas, com sua diversidade de trajetórias, modos e formas 
fílmicas. Como já pontuou André Brasil (2012, 101), “A resposta não é 
simples, antes de tudo porque o que costumamos chamar de cinema 
indígena é uma categoria que abriga experiências díspares, levadas a cabo 
por integrantes de diferentes etnias, com propósitos diversos”. Um 
segundo passo é sempre evidenciar os povos e comunidades que 
respondem pelos processos e operações audiovisuais, como tem feito o 
realizador Gerardo Berrocal ao destacar a necessidade de falar sobre um 
cinema Mapuche. Sem subsumi-los a uma categoria genérica como a de 
cinema indígena, portanto, é fundamental identificar qual comunidade, 
povo ou nacionalidade ocupa o antecampo, pois se existe um cinema 
japonês, um cinema italiano, francês, argentino, questiona Berrocal 
(2024), “[...] por que não poderia existir um cinema Mapuche, um 
cinema Quéchua, um cinema Kichwa, um cinema Aymara, por 
exemplo?”6. 

Diante da construção e desconstrução do “Outro”, em sua alteridade 
radical, pelos regimes de visualidade coloniais, alinhamo-nos com o que 
tem defendido Naine Terena (2020, 458), ao se referir a necessidade de 
pensar “o protagonismo indígena não somente na produção artística, 
mas também na articulação do pensamento do que são tais artes”. Se esse 
conhecimento não se restringe à ciência acadêmica, articulando o 
mundo ch’ixi Aymara, Cusicanqui (2018) analisa que ele precisa – 
sobretudo – se organizar em torno “do paradigma epistemológico 
indígena”: 

 
 
 
6 Tradução nossa. 



CENÁRIOS DAS CINEMATOGRAFIAS INDÍGENAS DE ABYA YALA  
 

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

107 

 

 

[...] Uma epistemologia na qual os seres animados ou inanimados são sujeitos, 
tão sujeitos quanto os humanos, embora sujeitos de muito outra natureza [...] 
Temos que pensar em uma episteme que reconheça a condição do sujeito em 
relação ao que comumente se chama objetos; seja plantas, animais ou entidades 
materiais incomensuráveis, como as estrelas (Cusicanqui 2018, 90)7. 

 

Assim, o cenário dos intelectuais indígenas é um campo a ser 
evidenciado, pois, para Claudia Zapata Silva (2016), esses sujeitos foram 
protagonistas do movimento indígena latino-americano, entre os anos 
1970-1980, sendo fundamentais no interior das organizações políticas, 
nos processos de denúncia de exclusão no período republicano e como 
agentes mediadores. Ou seja, esses intelectuais tem colocado a questão 
de quem fala ou deve falar pelas comunidades e quais as suas 
problemáticas e práticas. Zapata Silva (2016, 13) observa ainda que esse 
período significou “[...] A chegada do outro indígena que falava sobre si 
mesmo: sobre e a partir de sua diferença”8. Além de integrar essa elite 
dirigente, intervindo na arena pública, situa-os como personagens 
centrais na visibilização das questões históricas e contemporâneas. 

Nesse cenário, a respeito da nota de advertência de !!...Escucha, winka 
...!! (2006), clássico da historiografia Mapuche, os autores Pablo 
Marimán, Sergio Caniuqueo, José Millalén e Rodrigo Levil chamam a 
atenção para a distinção fundamental entre escrever uma história sobre 
ou a partir da perspectiva indígena. Portanto, o trabalho “[...] Não tem 
relação com descrever ou analisar os fatos do passado que dizem respeito 
ao desenvolvimento de nosso povo, pois essa seria uma história do 'do 
povo Mapuche' em termos de objeto de estudo. [...]” (Marimán, 
Caniuqueo, Millalén e Levil 2006, 9)9. Se o intento era não reproduzir a 
lógica colonial, também não consideravam que estavam escrevendo uma 
História Mapuche apenas por defenderem certa posição política ou 
pertencerem ao movimento indígena. Baseavam-se, outrossim, na 
oralidade e na postura crítica frente à dimensão colonialista Winka 
(pessoa não mapuche). Entre outras questões, desenvolviam uma 
história em seus próprios termos, especialmente porque, em 
consonância com Cusicanqui citada anteriormente, uma “História 

 
 
 
7 Tradução nossa. 
8 Tradução nossa. 
9 Tradução nossa. 



MARCOS AURÉLIO FELIPE  

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

108 

 

Mapuche significa retomar nosso passado sob nossa própria 
epistemologia e construir novos conhecimentos a partir de nossa 
cultura” (Marimán, Caniuqueo, Millalén e Levil 2006, 9) 10 . Nesse 
território, os historiadores Mapuche acolhiam perspectivas 
convergentes e antagônicas de outros modos de conhecer o lugar da 
língua mapudungun na retomada de sua própria história face à 
historiografia nacional (com suas escolhas e esquecimentos) e a potência 
do grito Escucha winka! destinada aos colonizadores e a outros 
colonizados. Problematizando a produção historiográfica como 
politicamente situada, os historiadores indígenas descortinam a face 
colonial da comunidade acadêmica do Chile e da Argentina em torno das 
questões do Mundo Mapuche. Em sua reflexão sobre a sociedade pré-
hispânica, José Millalén desvela as intenções das historiografias 
nacionais que, em relação à parte oriental da Cordilheira dos Andes (o 
que hoje é a Argentina), sempre tentaram fazer crer que a ocupação 
indígena só ocorreu entre os séculos XVIII e XIX – com a propalada 
“araucanização dos pampas”. Com isso, para deslegitimar os processos 
de reivindicação territorial, as teorias nacionais descartavam a 
ancestralidade de Puelmapu, apesar dos relatos dos viajantes e 
missionários, dos dados arqueológicos e da toponímia dos lugares (como 
lagos, montanhas, rios, pampas, pântanos, colinas) apontarem para uma 
ocupação pelos Puelche (gente do leste) muito anterior à Conquista. 

Em um mesmo andamento, somando-se a essa construção política do 
conhecimento, a experiência de Marimán mostra como o “dispositivo 
nacionalista” funciona como dispositivo colonial de mentalidades. Na 
abertura da sua reflexão sobre o período anterior à conquista militar, 
lembra como as infâncias de ambos os lados da Cordilheira dos Andes se 
depararam, na iminente guerra entre o Chile e a Argentina, em 1978, 
com o corolário dos territórios nacionais usurpados por um e por outro 
país. Sendo que, na conclusão de Marimán (2006, 53): “Esses territórios 
em disputa no imaginário colonialista dos Estados jamais lhes 
pertenciam. Isso nunca foi chileno nem argentino. A isso chamamos 
Wallmapu, o País Mapuche”11. 

 

 
 
 
10 Tradução nossa. 
11 Tradução nossa. 



CENÁRIOS DAS CINEMATOGRAFIAS INDÍGENAS DE ABYA YALA  
 

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

109 

 

Estereótipos/Contraestereótipos 

Essa geografia epistemológica, que mobiliza elaborações críticas desde 
dentro dos povos e nacionalidades de Abya Yala, coaduna-se com a 
reivindicação de Terena (2020) de inclusão de ativistas e intelectuais 
indígenas como agentes de discurso, de práticas de descolonização e 
produção audiovisual, especialmente porque meio e discurso não se 
encerram em si mesmos, mas, ao intercederem-se, constituem as duas 
faces de uma mesma práxis – política e fílmica – contracolonial frente às 
estereotipias redutoras, essencialistas e, epistemologicamente, 
racializadas. Stuart Hall (2016), pensando os espectros em torno das 
questões de raça e da diferença, trabalha no limite da representação 
visual entre as imagens negativas e as imagens positivas, calcadas em 
processos de estereotipagem que produzem e definem as representações 
do Outro.12 

No espetáculo da diferença, compreende a representação como conceito 
e prática, cujos modelos e regimes de visualidade coloniais, 
permanecendo na contemporaneidade, continuam modulando os 
diversos domínios das imagens – incluindo, nesse âmbito, o cinema e 
demais tecnologias visuais. Compreende ainda que os significados 
flutuam - não são imóveis, fixos, permanentes - e que qualquer tentativa 
de fixação de um “significado preferencial” anula os “vários significados 
potenciais de uma imagem” (Hall 2016, 143). Ao eleger determinadas 
tipologias caracterizadoras do Outro como marcadores coloniais da 
diferença, ajuda-nos a identificar modos binários de representação dos 
povos e comunidades indígenas, que, quase sempre, acentuam extremos 
preferencialmente opostos, polarizados e binários (bom/mau, 
estranho/exótico, primitivo/civilizado). Invariavelmente, os regimes de 
visualidade do colonialismo trabalham com estereótipos que, 
constitutivos desses marcadores de redução e subjugação, têm a função 
de acentuar a alteridade e de marcar a diferença (Hall 2016). Nesse 
debate, para além dos marcadores raciais, entram em campo as 
dimensões da sexualidade e de gênero, principalmente porque, nas 
relações de poder que permeiam a construção do Outro, é como se “uma 
espécie de diferença atraísse outras”, em uníssono, “somando-se para 
totalizar o espetáculo da alteridade” (Hall 2016, 149). Estruturando suas 
reflexões, considerando o contexto e não textos isolados, Hall (2016) 

 
 
 
12 Ver Prysthon (2016) sobre as relações de Stuart Hall com os estudos fílmicos e o cinema. 



MARCOS AURÉLIO FELIPE  

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

110 

 

sabe que as tecnologias audiovisuais potencializam seus significados 
quando “lidas” contextualmente, a partir de relações e contrastes, em 
todas as suas ambiguidades, reducionismos e simplificações demarcadas 
pelas formações discursivas, regimes de representação e repertórios de 
imagens. Os marcadores visuais promovem a expulsão da diferença, 
pois, em suas singularidades, passa a ser considerada impura e anormal. 
Nesse conjunto de estereotipias, situando a diferença em categorias 
opostas, a aplicação da teoria racial à distinção cultura/natureza incidiu, 
de forma diferente, sobre os grupos racializados. De um lado, o Outro 
passou a ser relacionado à natureza, que, na contramão, considerava-a 
conectada à cultura, ou seja, cultura e natureza não constituem na 
cosmogonia dos povos e nacionalidades indígenas como polos opostos; 
enquanto para o homem branco, com sua episteme ocidental, cultura e 
natureza se situavam em polos distintos, com o primeiro a dominar o 
segundo. De outro, a impossibilidade da antropologia do século XIX 
identificar a razão de certas marcações culturais nas raças “inferiores”, 
destacando a relação entre discurso visual e produção do conhecimento 
(racializado), as diferenças passaram a ser explicadas a partir do corpo, 
entre suas dimensões biológicas e sociais. 

María Paz Bajas Irizar (2008), ao analisar o cinema Mapuche, ainda nos 
anos 1990-2000, pontua que as experiências do México, Brasil e Bolívia 
foram pioneiras na América Latina na transferência de tecnologias 
audiovisuais para os povos e nacionalidades indígenas de Abya Yala. 
Chama a atenção para o fato de o cinema indígena no Chile ter surgido 
ali de forma independente, sem apoio estatal, do terceiro setor ou de 
organismos privados. Em sua pesquisa, levanta especialmente uma 
questão central quanto ao uso de estereótipos nas cinematografias de 
Abya Yala, a princípio, enquanto marcadores coloniais, também 
presentes nas lentes dos/as realizadores/as Mapuche, sem qualquer 
distinção do que tem feito o cinema nacional por décadas. É da essência 
do estereótipo, na compreensão de Bajas Irizar (2008, 13), tecer uma 
“[...] representação icônica, característica e estável, que se constitui por 
traços particulares que se tornam sinais permanentes de identidade 
[...]”13. 

 

 
 
 
13 Tradução nossa. 



CENÁRIOS DAS CINEMATOGRAFIAS INDÍGENAS DE ABYA YALA  
 

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

111 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Imagem 1 e 2 – Dimensões Natureza Cultura Mapuche / Fonte: © Imagens retiradas de Punalka, El alto Bío 
Bío (Paillan, 1995). 



MARCOS AURÉLIO FELIPE  

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

112 

 

Na análise de três filmes, entre eles Punalka, El alto Bío Bío (1995), da 
cineasta Jeannette Paillán 14 , Bajas Irizar observa que a natureza, 
repetidamente, aparece como um desses redutores. Compondo 
segmentos da obra, os elementos naturais nesse documentário 
continuam a figurar uma visão reducionista do mundo Mapuche, como 
indivíduos, organicamente, vinculados aos ambientes, geografia física e 
natural. Entre uma representação e outra, esses elementos indexam os 
Mapuche às suas antigas formas de vida, confundindo-os, em sua análise, 
com o habitat em que produzem seu cotidiano, ao passo que apontam 
para certo distanciamento de contemporaneidade. Na leitura de Bajas 
Irizar (2008), a obra de Paillán fixa uma identidade, sem qualquer 
possibilidade de transição entre o passado e o presente, formas 
ancestrais e contemporâneas, consolidando, nas imagens a estreita 
relação dos Mapuche com o habitat natural: exuberante, sereno, sagrado, 
nativo, cercado por bosques, cascatas, pedras, rochas, rios e lagos. 

Se dialogarmos com Hall (2016), esse quadro se intensifica com a 
estereotipagem, enquanto prática de produção de significados, operando 
na construção do Outro em três eixos: essencialização, redução e 
naturalização. Em sua leitura, ao incidir sobre as características de uma 
pessoa ou agrupamento, reduzindo-os a esses traços, ampliando ou 
simplificando, o estereótipo “fixa a ‘diferença’” (Hall, 2016, p. 191); 
depois, excluindo e expelindo tudo o que diverge, o que não se enquadra 
na comunidade imaginada, onde habitam os que têm os mesmos 
princípios e conceitos sobre o mundo, natural e humano. Por fim, 
estabelecendo o centro de poder, jogando para fora – nominando como 
o Outro – os que não pertencem ao padrão, impõe-se uma fronteira 
simbólica “[...] entre o ‘normal’ e o ‘pervertido’, o ‘normal’ e o 
‘patológico’, o ‘aceitável’ e o ‘inaceitável’, o ‘pertencente’ e o que não 
pertence ou é o ‘Outro’, entre ‘pessoas de dentro’ (insiders) e 
‘forasteiros’ (outsiders), entre nós e eles” (Hall 2016, 192). Entretanto, 
sem considerar o contexto histórico, étnico e fílmico; o sistema narrativo 
em que os códigos e operações se efetivam; e as particularidades 
históricas e cosmológicas dos povos de Abya Yala, que, no caso 
Mapuche, habitam situações coloniais específicas, em Punalka, El alto Bío 
Bío, perdemos os efeitos de significados do registro. O modo como essas 
dimensões são analisadas, como se, supostamente, fossem promotoras 
de estereótipos e não estratégias fílmicas, ressaltando elementos da 
 
 
 
14 Jeannette Paillan também realizou Wirarün, el grito (1998) e Wallmapu (2002). 



CENÁRIOS DAS CINEMATOGRAFIAS INDÍGENAS DE ABYA YALA  
 

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

113 

 

espiritualidade de todo um complexo cultural, coloca-nos distantes das 
formas de utilização e de como o “estereótipo”, no sentido de Hall 
(2016), está sendo transcodificado. Entretanto, Jeannette Paillán não se 
propõe a tanto: o movimento de suas imagens não requer a crítica à 
estereotipia, a partir da desconstrução de signos, pois ela não opera 
estereótipos para invertê-los ou revertê-los. Mas, em cada um dos seus 
segmentos, procura evidenciar as entidades e os elementos da natureza 
(newen) do mundo Mapuche diante o colonialismo em curso. O que suas 
lentes testemunham não é a redução de um complexo cultural aos 
parâmetros da natureza, nem acentuação de dicotomias entre o homem 
social e o homem da floresta, como o racionalismo europeu com o 
binômio cultura/natureza. Primeiro, porque Paillán não amálgama os 
homens e o território para fixar uma identidade reduzida à natureza. O 
que se desdobra em cada plano dos rios, da neve, das montanhas, dos 
vales e da fauna é a dimensão cosmológica, cuja espiritualidade tem 
estreita relação com o espaço, que não é apenas habitado por pessoas, 
mas integrado por outros seres mais que humanos. No contexto da 
construção de uma represa em curso no Alto Bío Bío, ao dar centralidade 
a essas relações multiespécies, com o espírito do rio (Punalka) desfiando 
o novelo narrativo, a realizadora chama a atenção para o desastre 
ecológico e territorial por vir e para as problemáticas socioculturais com 
a inundação dos territórios. Segundo, as lentes de Paillán não 
prescindem do mundo histórico Mapuche em relação à sociedade 
nacional, como se provocasse a separação entre a história social e a 
história natural, uma vez que o tempo todo as colocam em relação nos 
segmentos dos encontros, das festas e cerimônias, dos trânsitos entre 
campo e cidade e, assim, inscreve a complexidade histórica de um povo 
na superfície da imagem. 

Por último, se aparentemente a predominância da natureza em Punalka, 
El alto Bío Bío pode sugerir o estereótipo dos Mapuche como selvagens, 
é importante ressaltar que, no perspectivismo ameríndio (Viveiros de 
Castro 2017, 303), não há dicotomia entre culturanatureza, dominância 
de polos e diferenciação humanoaninal. Na perspectiva do 
multinaturalismo, os animais, os espíritos e os humanos se confundem, 
com os jaguares vendo o seu alimento como alimento humano, seus 
atributos corporais (de peles, plumas, couros) como adornos e 
vestimentas humanas. A realizadora reconhece, assim, epistemes 
confluentes, ao dar relevo às dimensões geonaturais do Alto Bío Bío, não 
fazendo outra coisa senão reafirmar o que, na perspectiva de Wallmapu, 
impõe-se: “O respeito a todos os elementos, a todos os seres tangíveis e 



MARCOS AURÉLIO FELIPE  

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

114 

 

intangíveis que coabitam com o ser humano. Na concepção Mapuche, 
todos os seres coabitam, ou seja, habitam no mesmo nível de 
importância” (Hernandez, Calfuqueo Lefio e Painemilla 2017, 104)15. 

Nesse mesmo movimento, alternando as sequências do depoimento do 
lonko Jorge Calfuqueo e das manifestações culturais Mapuche, o 
documentário Rewe Nguiñiwe, Aylla Rewe Budi (2014), de Gerardo 
Berrocal e Juan Rain, didaticamente, apresenta a economia política do 
conhecimento Mapuche sobre o território, o lugar sagrado e o espaço 
ancestral, em sua multiplicidade de habitantes e seres. Nele, também não 
há como se falar em estereotipia, como se estivéssemos, aparentemente, 
testemunhando uma evocação etnográfica indianista do novecentos. No 
caso da história Mapuche, com base na ocupação da Araucanía e nas 
migrações forçadas para os centros urbanos, nos anos 1940-1950, 
sabemos através do historiador Fernando Pairican (2014) o quanto a 
continuidade colonial foi devastadora e a importância da afirmação do 
conhecimento próprio, das suas tradições, da cosmologia e saberes, 
manifestações e traços culturais que lhes guiam: 

 

Aquilo era caminhar por uma trilha que se traduzia na perda de suas tradições e 
tudo o que até aquele momento os havia definido como Gente da Terra [...] Seus 
pais os haviam privado do mapuzungun como forma de proteção contra o 
racismo, que, por sua vez, simbolizava a dominação que se tentou exercer sobre 
o povo mapuche a partir da ocupação da Araucânia. Outras experiências falavam 
de comunidades que, já no século XX, não praticavam o nguillatun nem outras 
tradições mapuche (Pairican 2014, 21)16. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
15 Tradução nossa. 
16 Tradução nossa. 



CENÁRIOS DAS CINEMATOGRAFIAS INDÍGENAS DE ABYA YALA  
 

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

115 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Imagem 3, 4 e 5 - Gestos comunitários Mapuche I / Fonte: (c) Imagens retiradas de Rewe Nguiñiwe, Aylla 
Rewe Budi (Berrocal e Rain, 2014) 



MARCOS AURÉLIO FELIPE  

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

116 

 

Em Rewe Nguiñiwe, Aylla Rewe Budi, ao contrário da câmera objetualizar 
a anciã Mapuche, descrevendo-a diante do tear, testemunhamos antes 
uma cena de afirmação de modos culturais específicos: a forma de fiar e 
tecer, a montagem do tear, o significado de cada uma de suas partes, as 
peças que o estruturam (witral, trarine, makun). Didaticamente, em 
mapudungu, a partir de uma planificação, invariavelmente atenta aos 
gestos, movimentos e ocupação do espaço, a anciã diante da câmera 
investe-se do mundo ancestral protagonizado em quadro. Esse segmento 
potencializa um modo de vida e um traço de ancestralidade que inscreve 
um grau significativo de história e de humanidade àquele corpo, às suas 
epistemes e à sua arte. No documentário, aparentemente descritivo, 
afirma-se uma tradição Mapuche, cujas técnicas e tecnologias, 
historicamente, têm sido negadas. Nesse sentido, afirmar a sua diferença 
é também uma forma de resistência à continuidade colonial. Separado, 
esse segmento do Witral perderia sua potência de inversão e de reversão 
de significados e nos levaria a uma leitura equivocada, pois os cinemas 
indígenas não olham para o seu mundo como coisa. 

Ao refletir sobre o potencial formativo do witral Mapuche, em uma 
experiência de aprendizagem sobre a linguagem da tecelagem ancestral, 
Patricia Raquimán Ortega (2019, p. 329) demarca que as possibilidades 
de criação têxtil: “Expressam transmissões, experiências e significados, 
dados no exercício do tecer, onde emergem compreensões de mundo e 
uma relação com a vida e a natureza que se manifestam em símbolos que 
transmitem um valor cultural”. Em consonância com a problemática em 
questão, a partir de outra latitude geo-étnica, na cosmovisão Misak, a 
tecnologia da tecelagem – dos fios ao aparelho de madeira –, que tem nas 
mulheres uma agente imprescindível, revela as estruturas organizativas 
e as relações de poder do Resguardo Guambiano, assim como as 
estruturas familiares, com os significados e especificidades cosmológicas 
e societárias. Na língua wam, o tear se chama nuusri, a grande mãe, já os 
grossos troncos laterais, que sustentam a estrutura, são os pasrontsik usri; 
e as travessas horizontais, os dois irmãos. Usadas para a tecelagem das 
ruanas masculinas e anacos femininas, as listas da vestimenta dos 
homens são reconhecidas como usri (correspondente as fibras verticais 
aos seus filhos), já as listas grossas e finas da indumentária das mulheres, 
respectivamente, são identificadas como usri e urek (Hurtado, Aranda e 
Uribe 2015, 53-54).  

As lentes de Berrocal e Rain restituem, outrossim, a força de um saber e 
de uma cultura e, ao dobrarem-se, inclinam-se para dentro da história da 



CENÁRIOS DAS CINEMATOGRAFIAS INDÍGENAS DE ABYA YALA  
 

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

117 

 

comunidade em um contramovimento distante da sociedade nacional, 
com Rewe Nguiñiwe, Aylla Rewe Budi apresentando-se como uma espécie 
de pedagogia indígena das imagens: entre o “ensino” e a “aprendizagem” 
de todo um complexo histórico-cultural.17 Nesse universo, ao estudar as 
relações entre as práticas femininas Mapuches com o Witral, a 
pesquisadora Raquimán Ortega (2019) apresenta um contexto que no 
permite compreender melhor esse segmento documental, 
organicamente, posto em cena. 

 

O objetivo que persegue o ensino e a aprendizagem do Witral é reivindicar e 
validar os próprios enfoques, experiências e acúmulo de conhecimento que as 
mulheres mapuches possuem, a fim de superar a invisibilização e a falta de 
valorização que o poder colonialista construiu ao longo do tempo sobre as 
comunidades originárias (Raquimán Ortega 2019, 327)18. 

 

Em diálogos com o cineasta Gerardo Berrocal (2024), o lugar das 
manifestações tradicionais do mundo Mapuche ganham outro viés em 
Rewe Nguiñiwe, Aylla Rewe Budi, compreendemos melhor o contexto das 
danças e dos homens mascarados (Purun e Kollon) na cerimônia do 
palin, que, na sua leitura sobre o próprio filme, é a principal manifestação 
em desenvolvimento diante de suas lentes. Essas manifestações, que 
constituem um segundo eixo narrativo do documentário, entrecortam o 
depoimento do lonko Calfuqueo, sendo a inserção do palin não um acaso 
como décor culturalista. Ao contrário, há múltiplos significados inscritos 
nesses segmentos, que, se margearmos apenas a superfície da imagem, 
não se compreende o percurso pelas suas camadas políticas, étnicas, 
históricas, uma vez que o encontro entre comunidades, como uma 
grande cerimônia de festas, jogos e brincadeiras, evoca a estratégia das 
organizações Mapuche (Ad-Mapu, CCM, CTT), nos anos 1980-1990, que 
reposicionava o palin como atividade lúdica e política. Em um período 
crucial de ressurgência do movimento indígena da Araucanía, durante 
um período, o intento era realizar encontros comunitários para 
consolidar, nos termos de Pairican (2014), o processo de mapuchización 
em Wallmapu. Em Lof Temucuicui - territorio en recuperación (2019), 
assinado coletivamente pela ADKIMVN, em colaboração com a 

 
 
 
17 Witral (em mapudungun) corresponde ao tecido e ao aparelho de madeira usados na tecelagem (Raquimán 
Ortega, 2019). 
18 Tradução nossa. 



MARCOS AURÉLIO FELIPE  

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

118 

 

Comunidad Autônoma Temucuicui, temos a mesma situação fílmica 
contracolonial. A sequência inicial da jovem Mapuche no witral só não 
poderia ser enquadrada como estereotipia porque, de partida, a potência 
do seu relato, simultâneo ao ato da tecelagem, desvela 
contundentemente que a condição histórica dos povos indígenas, sob o 
Estado chileno, se pensarmos com Adolfo Colombres (2005, 42), não é 
um “campo idílico plantado de rosas, mas uma situação colonial já 
estabelecida”19.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Imagem 6 e 7 - Gestos comunitários Mapuche II / Fonte: (c) Imagens retiradas de Lof Temucuicui. Território 
en recuperación (Adkimvn, 2019) 

 
 
 
19 Tradução nossa. 



CENÁRIOS DAS CINEMATOGRAFIAS INDÍGENAS DE ABYA YALA  
 

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

119 

 

 

 

Após a abertura, a montagem nos coloca na ruka (casa) do Lof 
Temucuicui, ao lado de Karina Millanao: perfilada diante do witral, 
confeccionando o trarulongko para seu companheiro. Ao passo que 
somos guiados por uma planificação, às vezes, operacionando um 
registro mais fechado, próximo aos sujeitos; e, em outras, aberto o 
suficiente para nos aproximar do território, sentimos uma 
territorialidade com marcas étnicas, conhecimento e sangue de 
ancestrais; secular e violentamente ocupada pelos colonos e, depois, 
pelas empresas florestais, no século XX, como tecem todos os relatos. 

Nas duas partes de Lof Temucuicui, a expressão “território em 
recuperação” é, repetidamente, pronunciada pelos sujeitos da cena, que 
retorna ao corpo sonoro várias vezes vocalizada, como os gestos das 
mãos da jovem Mapuche tecendo e dos homens semeando o campo 
espalhando as sementes sobre a terra. Na semeadura coletiva, como, no 
segundo segmento, escutamos ser pronunciada pela liderança Jorge 
Huenchullan, bem como visionamos os grandes e pequenos grupos de 
homens Mapuche, com seus corpos em um movimento uníssono, 
alimentando o território: distantes e próximos, de frente e de lado para 
a câmera, com uma angulação modulando o quadro em perspectivas 
diversas. Entre sons e imagens (o tear, a indumentária, a sonoridade 
permanente do kultrung e o canto de Anahí Mariluan, ao final) que tecem 
um regime visual e afirmam práticas ancestrais, o que está em processo 
de recuperação (ou de retomada) não é um espaço geográfico, na 
concepção winka de território, mas, como sabemos com a pedagogia 
contracolonial de Rewe Nguiñiwe, Aylla Rewe Budi, o que se recupera, na 
acepção Mapuche, é todo um complexo epistêmico atravessado por 
conhecimento próprio (kimvm), espiritualidade e biodiversidade 
(itrofillmongen), habitado por forças humanas e não humanas. 

Conclusões: para além do estereótipo, o real 

A perspectiva fílmica da ADKIMVN se desenvolve, portanto, a partir de 
um percurso contracolonial, que, se adotássemos a análise de Antonio 
Bispo dos Santos (2023), opõe-se aos processos de colonização que 
“começam por desterritorializar o ente atacado quebrando-lhe a 
identidade, tirando-o de sua cosmologia, distanciando-o de seus 
sagrados, impondo-lhe novos modos de vida e colocando-lhe outro 



MARCOS AURÉLIO FELIPE  

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

120 

 

nome”. No momento em que escrevia estas linhas, em 30 de julho de 
2024, depois de ver e rever o documentário Lof Temucuicui - territorio en 
recuperación, a jovem ativista Mapuche Vania Queipul, de Temuco, na 
Araucanía, Chile, denunciou nas redes sociais (Facebook) a invasão do 
território Temucuicui pelas forças militarizadas do Estado nacional 
chileno, com a presença ostensiva de Carabineros, o uso de bombas de 
gás lacrimogêneo, de armas de fogo e ameaças ao lonko Víctor Queipul 
em frente à sua casa. Entretanto, o portal de notícias Araucanía Diário.cl, 
no dia seguinte, registrou que houve um enfrentamento entre moradores 
e carabineiros, que foram deslocados para ajudar uma patrulha do 
exército que se deparou com troncos no meio da estrada, a depredação 
do patrimônio público e uma tentativa frustrada de homicídio contra as 
forças da ordem pública. A reportagem levanta a dúvida se o 
enfrentamento se deu em Quechereguas (Traiguén) ou em Temucuicui 
(Ercilla) (Araucanía Diário.cl, 2024). Segue o relato da jovem Queipul 
(2024): 

 

“Feula20 

Hoje, terça-feira, 30 de julho, por volta das 11h30 da manhã, entrou na 
comunidade de Temucuicui um contingente de carabineros e militares, que 
permaneceram dentro da comunidade por cerca de 40 minutos. 

Grande parte do tempo, estavam posicionados na entrada da casa do lonko da 
comunidade, Víctor Queipul, onde, ao tentarem retirá-los de lá, fizeram uso de 
suas armas de fogo, bombas de gás lacrimogêneo e spray de pimenta, sabendo 
que há casas próximas, onde há crianças menores de idade. 

As pessoas tiveram que se refugiar para evitar ser intoxicadas pelos gases 
lacrimogêneos. 

Desconhecemos se há algum motivo para essa incursão policial, além de 
hostilizar e intimidar as famílias que vivem dentro do lof, prejudicando assim a 
tranquilidade e a ordem que existem em nosso território. 

Fazemos um chamado a todas as comunidades mapuche para que fiquem atentas 
a esse tipo de fato que está acontecendo novamente na comunidade de 
Temucuicui, a essas incursões onde a polícia entra com armas de guerra. 
Sabemos que isso não traz nada de bom. Os militares estão treinados para matar, 
e aqui só vivem pessoas mapuches que defendem sua comunidade para 
continuar existindo e resistindo.” 

 

 
 
 
20 Fewla, também aparece com essa outra grafia, significa “agora”: o que está acontecendo. 



CENÁRIOS DAS CINEMATOGRAFIAS INDÍGENAS DE ABYA YALA  
 

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

121 

 

Na arena pública das disputas políticas, de narrativas e contranarrativas, 
Vania Queipul denuncia a violência do Estado nacional chileno e, nos 
termos de Cusicanqui (2018, p. 27), esgarça que, no contexto de 
continuidade colonial, “a opressão não cessou, as feridas mais antigas 
ainda derramam sangue.”21  

Em sua dimensão histórica e de denúncia, podemos observar que as 
múltiplas conexões entre cinema e ativismo se condensam nas 
cinematografias indígenas, no caso Mapuche, desde os anos 1990, como 
parte das lutas históricas de denúncia do colonialismo e de reafirmação 
da ancestralidade. A citação da ativista Vania Queipul (2024) 
exemplifica a continuidade da denúncia política na prática audiovisual e 
nas redes sociais – uma extensão contemporânea do cinema como meio 
de resistência. Assim, as obras e os discursos analisados expõem as 
violências coloniais e a repressão estatal, mas também constroem 
narrativas de autodeterminação. 

Em sua dimensão epistêmica, essas conexões também podem ser 
observadas no campo das tecnologias indígenas como tecnologia 
epistêmica (Schiwy, 2003), ou seja, um modo de produzir e transmitir 
conhecimento, a partir das próprias cosmologias de Abya Yala. Essa 
perspectiva questiona a hegemonia do olhar ocidental, que define o que 
é tecnologia, ciência e arte e afirma modos de saber indígenas (por 
exemplo, o witral mapuche) como linguagem visual e pedagógica, que o 
cinema da Adkimvn retoma, aparentemente, apenas como cenas 
subsidiárias. Em outro campo, podemos ver uma práxis fílmica indígena 
em sua dimensão contracolonizadora, produzindo contraimagens e 
contranarrativas que desafiam a colonialidade do ver. 

Em sua dimensão política e estética, o cinema indígena Mapuche tem se 
apresentado em sua contínua resistência. Por isso, há a necessidade de 
compreender suas manifestações como artefato político, como prática 
de denúncia do colonialismo contínuo e dos regimes de visualidade que 
sustentam a dominação sobre os povos indígenas. Filmes como Lof 
Temucuicui – territorio en recuperación e Rewe Nguiñiwe, Aylla Rewe Budi 
exemplificam um cinema de resistência, denunciando a violência do 
Estado chileno e reivindicando o território e o conhecimento próprios. 
O cinema indígena atua, assim, como instrumento de mobilização e 

 
 
 
21 Tradução nossa. 



MARCOS AURÉLIO FELIPE  

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

122 

 

visibilização – uma forma de ativismo que articula memória, luta 
territorial e defesa da vida multiespécie. 

Por fim, as relações entre cinema e ativismo transbordam em sua 
dimensão estética no campo da contracolonização da imagem. Como 
observamos, os/as realizadores/as Mapuche revertem os estereótipos 
coloniais (de “índio selvagem”, “natural”, “sem história”), substituindo-
os por imagens ancoradas em cosmologias, espiritualidades e modos de 
vida próprios. A estética contracolonial, portanto, não busca apenas 
substituir o olhar hegemônico, mas reconfigurar a própria linguagem 
cinematográfica, tornando o corpo, o território e a natureza coautores da 
imagem, a partir da autorrepresentação como um gesto político e 
estético que transforma o cinema em campo de enunciação autônoma, 
em que o sujeito filmado é também sujeito do discurso teórico e 
imagético: colonização, contracolonização. 

Agradecimentos 

Este artigo é resultado do projeto de estágio pós-doutoral 
“Cinematografias e comunidades de formação indígenas em Abya Yala: 
processos formativos e produção audiovisual dos povos originários de 
territórios na América do Sul”, que desenvolvemos no Programa de Pós-
graduação Graduação em Comunicação da Universidade Federal de 
Minas Gerais (PPGCOM-UFMG) (2024-2025), sob a supervisão do 
professor. Dr. André Guimarães Brasil. 

Referências 

Bajas Irizar, Maria Paz. 2008. “La Cámara en manos del otro. El 
estereotipo en el video indígena mapuche.” Revista Chilena de 
Antropología Visual, no. 12: 70–102. 

Barriendos, Joaquín. 2011. “La colonialidad del ver. Hacia un nuevo 
diálogo visual interepistémico.” Nómadas, no. 35: 13–29. 

Brasil, André. 2012. “Bicicletas de Nhanderú: lascas do extracampo.” 
Devires: cinema e humanidades 9 (1): 98–117. 

Caixeta de Queiroz, Ruben, e Renata Otto Diniz. 2018. 
“Cosmocinepolítica Tikm’n-Maxakali: ensaio sobre a invenção de 
uma cultura e de um cinema indígena.” Gis 3 (1): 63–105. 



CENÁRIOS DAS CINEMATOGRAFIAS INDÍGENAS DE ABYA YALA  
 

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

123 

 

Caixeta de Queiroz, Ruben. 2008. “Cineastas indígenas e pensamento 
selvagem.” Devires 5 (2): 98–125. 

Colombres, Adolfo, org. 2005. Cine, antropología y colonialismo. Buenos 
Aires: Ediciones del Sol/Clacso. 

Crespo, Carolina. 2020. “Prácticas de archivación mapuche en la 
Patagonia Argentina.” In Pueblos Indígenas, archivos y memorias: 
reflexiones teórico-metodológicas e itinerários de investigación desde 
México y Argentina, edited by Lorena Ojeda Dávila, Lorena B. 
Rodríguez, and Tzutzuqui Heredia Pacheco, 173–98. Morelia: 
Universidad Michoacana San Nicolás de Hidalgo. 

Curiel, Ochy. 2007. “Crítica poscolonial desde las prácticas políticas del 
feminismo antirracista.” Nómadas, no. 26: 92–101. 
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=105115241010. 

Cusicanqui, Silvia Rivera. 2021. Ch’ixinakax utxiwa: uma reflexão sobre 
práticas e discursos descolonizadores. São Paulo: N-1 edições. 

__________. 2018. Um mundo ch’ixi es posible: ensayos desde un presente 
en crisis. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Tinta Limón. 

__________. 2015. Sociologia de la imagen: miradas ch’ixi desde la historia 
andina. Buenos Aires: Tinta Limón. 

Ecuador. 2008. Constitución de la República del Ecuador. Registro Oficial, 
año 2, no. 449, October 20. 

Felipe, Marcos Aurélio. 2025a. “Comunidades de cinema, comunidades 
de formação: processos de produção e formação audiovisual de 
povos e nacionalidades indígenas de Abya Yala”. Pro-Posições, 36: 
1-30. Doi: https://doi.org/10.1590/1980-6248-2025-0012BR 

__________. 2025b. “Políticas e práticas de arquivação nas 
cinematografias indígenas: Arquivo e contra-arquivo em 
perspectiva.” E-Compós, 28: 1-26. 
https://doi.org/10.30962/ecomps.3155. 

__________. 2025c. “Etãn bë tali bu: Apontamentos sobre dimensões 
cosmofílmicas indígenas de Abya Yala.” La Furia Umana, 46: 74–
91. URL: https://www.lafuriaumana.com/etan-be-tali-bu-
apontamentos-sobre-dimensoes-cosmofilmicas-indigenas-de-
abya-yala/ 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=105115241010
https://doi.org/10.1590/1980-6248-2025-0012BR
https://doi.org/10.30962/ecomps.3155
https://www.lafuriaumana.com/etan-be-tali-bu-apontamentos-sobre-dimensoes-cosmofilmicas-indigenas-de-abya-yala/
https://www.lafuriaumana.com/etan-be-tali-bu-apontamentos-sobre-dimensoes-cosmofilmicas-indigenas-de-abya-yala/
https://www.lafuriaumana.com/etan-be-tali-bu-apontamentos-sobre-dimensoes-cosmofilmicas-indigenas-de-abya-yala/


MARCOS AURÉLIO FELIPE  

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

124 

 

__________. 2024a. Outras fronteiras do cinema: colonialidade, 
contracolonização e cosmofilmias históricas nas cinematografias 
indígenas. Porto Alegre: Editora Sulina. 

__________. 2024b. “Domínios do cinema indígena: A problemática do 
sujeito revisitada.” Revista Brasileira de Estudos da Presença 14 (1): 
1-36. Doi: https://doi.org/10.1590/2237-2660134450vs01. 

__________. 2023. “Da colonialidade do ver ao cinema indígena: 
Apontamentos sobre a (contra) colonialidade em Abya Yala.” 
Revista de Antropologia 66: 1–39. Doi: 
https://doi.org/10.11606/1678-9857.ra.2022.201158. 

Gallois, Dominique e Carelli, Vincent. 1995. “Vídeo e diálogo cultural: 
experiência do projeto Vídeo nas Aldeias.” Horizontes 
Antropológicos 1 (2): 61–72. 

Hall, Stuart. 2016. Cultura e representação. Rio de Janeiro: Ed. Puc/RJ – 
Apicuri. 

Hurtado, Abelino Dagua, Aranda, Misael e Uribe, Luis Guillermo Vasco. 
2015. Guambianos: hijos del aroiris y del agua. Bogotá: CEREC. 

Leal, Luís Henrique. 2024. “Imagens e contra-imagens: disputas em 
torno do significado da ditadura militar brasileira (1964-1985).” 
Significação 51: 1–24. https://doi.org/10.11606/issn.2316-
7114.sig.2024.218423. 

Léry, Jean de. 1961 [1574]. Viagem à terra do Brasil. Rio de Janeiro: 
Biblioteca do Exército Editora. 

Maldonado-Torres, Nelson. 2023. “Analítica da colonialidade e da 
decolonialidade: algumas dimensões básicas.” In Decolonialidade e 
pensamento afrodiaspórico, edited by Joaze Bernardino-Costa, 
Nelson Maldonado-Torres, and Ramón Grosfoguel, 33–49. Belo 
Horizonte: Autêntica. 

Marimán, Pablo, Caniuqueo, Sergio, Millalén, José e Levil, Rodrigo. 2006. 
!!...Escucha, winka...!! Cuatro ensayos de historia nacional mapuche 
y un epílogo sobre el futuro. Santiago: LOM. 

Mignolo, Walter D. 2005. “A colonialidade de cabo a rabo: o hemisfério 
ocidental no horizonte conceitual da modernidade.” In A 
colonialidade do saber, edited by Eduardo Lander, 33–49. Buenos 
Aires: Clacso. 

https://doi.org/10.1590/2237-2660134450vs01
https://doi.org/10.11606/1678-9857.ra.2022.201158


CENÁRIOS DAS CINEMATOGRAFIAS INDÍGENAS DE ABYA YALA  
 

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

125 

 

Pairican, Fernando. 2014. Malon: la rebelión del movimiento mapuche 
(1990-2013). Santiago: Pehuén Editores. 

Prysthon, Angela. 2016. “Stuart Hall, os estudos fílmicos e o cinema.” 
Matrizes 10 (3): 77–88. 

Raquimán Ortega, Patricia. 2019. “En búsqueda de prácticas 
decolonizadoras: WITRAL el telar mapuche y sus aproximaciones 
didácticas.” Revista GEARTE 6 (2): 326–40. 
http://dx.doi.org/10.22456/2357-9854.92907. 

Reinaga, Fausto. 2020. O pensamento índio contra a colonialidade: textos 
escolhidos. Parnaíba: Fundación Amaútica Fausto Reinaga 
(Bolívia)/Terra sem Amos (Brasil). 

Santos, Antônio Bispo dos. 2023. Colonização, Quilombos: modos e 
significações. Brasília: Associação de Ciências e Saberes para o 
Etnodesenvolvimento AYÓ. 

Schiwy, Freya. 2015. “‘Cuando el ruido se hace discurso.’ Los medios 
indígenas y las geopolíticas del conocimiento.” QVR - Quo Vadis 
Romania?, no. 46: 70–83. 

__________. 2003. “Descolonizar las tecnologias do conocimiento.” In 
Estudios culturales latinoamericanos: retos desde e sobre la región 
andina, edited by Catherine Walsh, 303–13. Equador: Ediciones 
Abya Yala. 

Terena, Naine. 2020. “Arte ativista.” Zum: Revista de Fotografia, no. 19: 
52–67. 

Tujaal.org. 2019. “Entrevista com Aura Cumes.” Enconversa.org. 
Barcelona, August 19. https://tujaal.org/aura-cumes-no-somos-
sujetos-culturales-somos-sujetos-politicos/. Acesso em 10 de 
Julho, 2024. 

UnBTV. 2019. Programa Diálogos: Desafios para a decolonialidade – com 
Ailton Krenak e Jaider Esbell. Julho 16. 
https://youtu.be/qFZki_sr6ws?si=vxJloM1jpbxuaFaF. Acesso em 
14 de Abril, 2024. 

Viveiros de Castro, Eduardo. 2017. A inconstância da alma selvagem. São 
Paulo: Ubu. 

Zapata Silva, Claudia. 2016. Intelectuales indígenas em Ecuador, Bolívia y 
Chile: diferencia, colonialismo y anticolonialismo. Santiago: LOM 
ediciones. 

http://dx.doi.org/10.22456/2357-9854.92907
https://tujaal.org/aura-cumes-no-somos-sujetos-culturales-somos-sujetos-politicos/
https://tujaal.org/aura-cumes-no-somos-sujetos-culturales-somos-sujetos-politicos/
https://youtu.be/qFZki_sr6ws?si=vxJloM1jpbxuaFaF


MARCOS AURÉLIO FELIPE  

             Espaços “Periféricos” Contemporâneos da Imagem em Movimento | Contemporary 
“Peripheral” Spaces of the Moving Image 

126 

 

Filmografia 

Punalka, El Alto Bío Bío [documentário, vídeo]. Dir. Jeanette Paillan. 
Produção: Grupo de Estudios y Comunicación 
Mapuche Lulul Mawidha / Jeanette Paillan, Chile, 1995. 26 min. 
Edição consultada no YouTube: 
https://youtu.be/9q9hWS8tGCk?si=Im7wBpQ3WtwkB2Sb. 

Rewe Nguiñiwe, Aylla Rewe Budi [documentário, vídeo]. Dir. Gerardo 
Berrocal e Juan Rain. Produção: ADKIMVN Cine y Comunicación 
Mapuche - LAFKEN ÑY ZUGUN, Wallmapu, 2014. 34 min. Edição 
consultada no YouTube: 
https://youtu.be/vah9QvY_b8U?si=nJ0ZdtPS2foe3pat. 

Lof Temucuicui. Território en recuperación [documentário, vídeo]. Dir. 
ADKIMVN. Produção: ADKIMVN / Comunidad Autónoma 
Temucuicui, Wallmapu, 2019, 8:21 min. Edição consultada no 
YouTube: https://youtu.be/t7kwp5372Tg?si=qaa-Ik1r11kOpjki. 

 

Scenarios from the Indigenous Cinematographies in Abya 
Yala: Epistemologies and counter-stereotypes 

A B S T R A C T  Since the 1980s, the indigenous cinematographies of Abya Yala have been 
consolidating themselves on the audiovisual scene, in academic institutions and in 
communities (with their networks of communicators, production centers and 
communication schools). Based on the study of cinema, history and anthropology; 
from the perspective of intellectuals and indigenous cosmologies, combined with the 
analysis of images, we systematize scenarios from the field of epistemology 
(erasure/(re)affirmation), denominations (adoption/reversal) and colonial 
stereotypes (reduction, specialization, naturalization). We analyse the counter-
colonial perspectives of Mapuche filmmakers (Jeannette Paillán, Gerardo Berrocal, 
Juan Rain, Adkimvn) who, by problematizing visual regimes, combat permanent 
colonialism, presenting other versions and historical variables. 
 
K E Y W O R D S  Abya Yala; indigenous cinema; colonialism; counter-colonial; counter-
stereotypes.  
 
 
Recebido a 16-07-2025. Aceite para publicação a 07-11-2025. 

https://youtu.be/9q9hWS8tGCk?si=Im7wBpQ3WtwkB2Sb
https://youtu.be/vah9QvY_b8U?si=nJ0ZdtPS2foe3pat
https://youtu.be/t7kwp5372Tg?si=qaa-Ik1r11kOpjki

